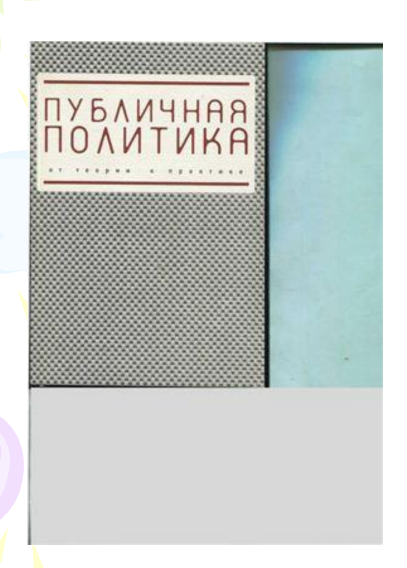


### Оригинальное определение публичной политике дал американский политолог Джеймс Андерсон:



«политика – это все то, что правительство решает делать или не делать»

Андерсон Дж. Публичная политика: введение // Публичная политика: от теории к практике / СПб., 2008. С. 11.

На выбор между «делать или не делать» в определяющей степени влияет публичная сфера, в которой разворачивается диалог власти и общества.

Под религией в России принято понимать совокупность религиозных течений, утвердившихся на территории РФ.

## Актуальность проблемы свободы совести и свободы вероисповедания для современной России

- Данные фом на июнь 2013 года:
- Не считаю себя верующим человеком 25 %
  - Православие 64 %
- Другие христианские конфессии (католики, протестанты, униаты, баптисты и др.) —
  1 %
  - Ислам 6 %
  - Другие религии 1 %
  - Затрудняюсь ответить, не могу назвать определенную конфессию — 3 %

По данным опроса Левада-центра от 24 декабря 2013 года относительно религиозной принадлежности россиян:

**19%** опрошенных назвали себя неверующими; 68% отнесли себя к православным, **7%** - к мусульманам, по **1%** - к католикам и протестантам; иудаизм и другие религии выбрали мене 1% респондентов; 4% затруднились ответить.

#### Православие



Ф3 от 26 сентября 1997 г. № 125-Ф3 **«О** свободе совести и о религиозных объединениях», заменивший Закон РСФСР от 25 октября 1990 г. № 267-І «О свободе вероисповеданий», в преамбуле содержит признание «особой роли православия в истории России»

Православие (в понимании термина государственными органами и религиоведами) в РФ представлено Русской Православной Церковью, старообрядческим и объединениями, а также рядом неканонических (альтернативных) православных организаций русской традиции.

По мнению руководителя «Русского Общественного Движения» политолога Павла Святенкова (январь 2009 года), **РПЦ де-факто** занимает особое положение в современном российском обществе и политической жизни.

### Павел Вячеславович Святенков (р. 1975 г.) - российский политолог, журналист



Русской православной церкви было разрешено возродиться при Сталине в качестве института, в который канализировалась архаичная русскость. <...>РПЦ является своего рода русской автономией в составе сначала СССР, а потом Российской Федерации. <...> Именно церковь, стоя рядом с государством, легитимизирует его как государство русского народа.

### Исследователь Николай Митрохин отмечал (2006):

Реальный политический вес РПЦ полностью соответствует её реальному влиянию на граждан России: и тот и другой показатель близки к нулю. Российские политики и государственные деятели готовы воспринимать РПЦ как часть культурного наследия и даже в качестве одного из символов российской государственности. <...> Однако при кадровых назначениях или подготовке общественно значимых инициатив вряд ли кто из чиновников будет учитывать мнение представителя Церкви.

По мнению аналитиков, данные социологических опросов свидетельствуют, что большинство отождествляет себя с православием на основе национального самосознания.

# Соблюдение православными церковных обрядов.

Исследование ВЦИОМ показало, что ежедневно молятся 12 % россиян. Из числа православных молятся каждый день 22%, из числа мусульман – 10%.

28 мая 2014 года ВЦИОМ представил результаты опроса, посвященного празднованию 700-летия Сергия Радонежского. Оказалось, что **27% опрошенных россиян никогда не слышали имени этого святого.** 

29 марта 2015 года ВЦИОМ опубликовал результаты опроса, посвященного соблюдению россиянами Великого поста. По данным социологов, полностью соблюдают пост лишь 3% опрошенных.

Таким образом, среди большого количества различных объединений, организаций, гражданских структур в современной России следует выделить Русскую православную церковь.

РПЦ представляет самую многочисленную религиозную конфессию, а также рассматривается в качестве культурообразующего фактора русской нации, что определяет ее как наиболее значимого <u>негосударственного</u> субъекта публичной сферы.

РПЦ откликается на все проблемы российского общества и ведет активный диалог с государством по интересующим ее паству вопросам.

В 2000-е гг. взаимоотношения стали строиться в большей степени на взаимной поддержке и доверии светской и духовной властей.

Государство разрешает Церкви создание института армейского духовенства, проведение занятий по основам православной культуры в школах; осуществляется консолидированная работа по борьбе с наркотиками, алкоголизмом, безнравственностью, по возрождению величия державы.

Отношение с государством РПЦ выстраивает в соответствии с «Основами социальной концепции Русской православной церкви».

Это официальный документ, утвержденный на юбилейном Архиерейском соборе 2000 г., в котором представлено понимание современной ситуации с сознательно консервативных, традиционалистских позиций.

Основы социальной концепции излагают базовые положения учения по вопросам церковногосударственных отношений и по ряду современных общественно значимых проблем.

Документ отражает официальную позицию Московского Патриархата в сфере взаимоотношений с государством и светским обществом.

Помимо этого он устанавливает ряд руководящих принципов, применяемых в данной области епископатом, клиром и мирянами.

Основы социальной концепции состоят из 16 разделов, каждый из которых освещает ту или иную общественно значимую проблему, сторону жизни государства и общества.

Раздел I. Основные богословские положения.

Раздел II. Церковь и нация.

Раздел III. Церковь и государство.

Раздел IV. Христианская этика и светское право.

Раздел V. Церковь и политика.

Раздел VI. Труды и его плоды.

Раздел VII. Собственность.

Раздел VIII. Война и мир.

Раздел IX. Преступность, наказание, исправление.

Раздел X. Вопросы личной, семейной и общественной нравственности.

Раздел XI. Здоровье личности и народа.

Раздел XII. Проблемы биоэтики.

Раздел XIII. Церковь и проблемы экологии.

Раздел XIV. Светские наука, культура, образование.

Раздел XV. Церковь и светские средства массовой информации.

Раздел XVI. Международные отношения. Проблемы глобализации и секуляризма.

Рассматривая РПЦ как субъект публичной политики, наибольший интерес представляют разделы III и V: «Церковь и государство» и «Церковь и политика».

**«Церковь,** − говорится в документе, - не должна брать на себя функции, принадлежащие государству... В то же время Церковь может обращаться к государственной власти с просьбой или призывом употребить власть в тех или иных случаях, однако право решения этого вопроса остается за государством».

В случае принуждения православных верующих к отступлению от учения, приводящее к греховным деяниям, Церковь должна отказать государству в повиновении. Христианин, следуя велению совести, может не исполнить повеления власти, понуждающего к тяжкому греху.

В случае невозможности повиновения государственным законам и распоряжениям власти церковное Священноначалие может предпринять следующие действия: «вступить в прямой диалог с властью по возникшей проблеме; призвать народ применить механизмы народовластия для изменения законодательства или пересмотра решения власти; обратиться в международные инстанции и к мировому общественному мнению; обратиться к своим чадам с призывом к мирному гражданскому неповиновению».

Таким образом, РПЦ настраивает и прихожан, и Священноначалие не на индифферентное отношение к происходящему в государственной сфере, а на активное участие в общественных и государственных делах.

В то же время РПЦ не призывает к изменению сложившейся формы правления, уделяя главное внимание не системе внешней организации государства, а состоянию душ своих членов.

Как говорит протоиерей Геннадий Фаст, «нигде нет указаний, чтобы Бог благословил демократию. Это не означает, что демократия не имеет права быть. Она есть и она будет. Но божественной санкции нет».

# Церковь может взаимодействовать с государством в делах, служащих благу самой Церкви, личности и общества.

Она призвана участвовать в устроении человеческой жизни во всех областях, где это возможно, объединяя соответствующие усилия с представителями светской власти.

### Области сотрудничества Церкви и государства:

- 1) миротворчество на международном, межэтническом и гражданском уровнях, содействие взаимопониманию и сотрудничеству между людьми, народами и государствами;
- 2) забота о сохранении нравственности в обществе;
- З) духовное, культурное, нравственное и патриотическое образование и воспитание;
  - 4) дела милосердия и благотворительности, развитие совместных социальных программ;

### Области сотрудничества Церкви и государства:

- 5) охрана, восстановление и развитие исторического и культурного наследия, включая заботу об охране памятников истории и культуры;
- б) диалог с органами государственной власти любых ветвей и уровней по вопросам, значимым для Церкви и общества, в том числе в связи с выработкой соответствующих законов, подзаконных актов, распоряжений и решений;
- 7) попечение о воинах и сотрудниках правоохранительных учреждений, их духовно-нравственное воспитание;

### Области сотрудничества Церкви и государства:

- 8) профилактика правонарушений, попечение о лицах, находящихся в местах лишения свободы;
  - 9) наука, включая гуманитарные исследования;
    - 10) здравоохранение;

### Области сотрудничества Церкви и государства:

- 11) культура и творческая деятельность;
  - 12) работа церковных и светских средств массовой информации;
- 13) деятельность по сохранению окружающей среды;

### Области сотрудничества Церкви и государства:

- 14) экономическая деятельность на пользу Церкви, государства и общества;
- 15) поддержка института семьи, материнства и детства;
  - 16) противодействие деятельности псевдорелигиозных структур, представляющих опасность для личности и общества.

#### Существуют области, в которых священнослужители и церковные структуры не могут сотрудничать с государством:

- 1) политическая борьба, предвыборная агитация, кампании в поддержку тех или иных политических партий, общественных и политических лидеров;
  - 2) ведение гражданской войны или агрессивной внешней войны;
  - 3) непосредственное участие в разведывательной и любой иной деятельности, требующей в соответствии с государственным законом сохранения тайны даже на исповеди и при докладе церковному Священноначалию.

В документе отмечается, что в современном государстве существует разделение властей на законодательную, исполнительную и судебную; имеются различные уровни власти: общегосударственный, региональный, местный, что определяет специфику взаимоотношений Церкви с властями разных ветвей и уровней.

Церковь не отдает официального предпочтения той или иной политической организации или политическому лидеру, а проповедует мир и сотрудничество среди людей различных политических взглядов.

Она также допускает наличие разных политических убеждений среди ее епископата, клира и мирян.

Однако участие священнослужителей в <u>деятельности политических</u> <u>организаций, в</u> предвыборных процессах, <u>включая выдвижение их</u> <u>кандидатур на выборах</u> <u>любых органов</u> представительной власти всех уровней, не допускается.

В то же время <u>ничто</u> не препятствует участию иерархов, священнослужителей и мирян, наравне с другими гражданами, в народных волеизъявлениях путем голосования.

Эти принципы взаимоотношений Церкви с политическими организациями были приняты Архиерейским собором, состоявшимся в 1997 г., на котором приветствовался диалог и контакты Церкви с политическими организациями только в том в случае, если подобные связи не носят характера политической поддержки.

Однако неучастие священнослужителей и паствы в политической борьбе, в деятельности политических партий и в предвыборных процессах не означает их отказа от публичного выражения позиции по общественно значимым вопросам, от ее представления органам власти любой страны на любом уровне.

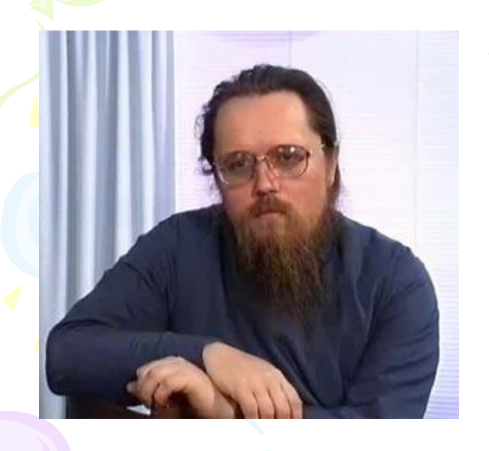
Участие православных мирян в деятельности органов власти и политических процессах может быть как индивидуальным, так и в рамках особых христианских (православных) политических организаций.

В обоих случаях имеется свобода выбора и выражения своих политических убеждений, принятия решений и осуществления соответствующей деятельности.

В то же время миряне, участвующие в государственной или политической деятельности индивидуально или в рамках различных организаций, делают это самостоятельно, не отождествляя свою политическую работу с позицией Церкви и не выступая от ее имени.

При этом высшая церковная власть не дает специального благословения на политическую деятельность мирян.

#### Протодиакон Андрей Кураев (р. 1963)



Андре́й Вячесла́вович Кура́ев — <u>протодиакон</u>Андре́ й Вячесла́вович Кура́ев — протодиакон Русск ой Православной Церкви Андрей Вячеславович Кура́ев — протодиакон Русск ой Православной Церкви; <u>профессор</u>Андре́й Вячесла́вович Кура́ев — протодиакон Русск ой Православной Церкви; профессор<u>Московск</u> <u>ой духовной</u> академии Андре́й Вячесла́вович Кур<u>а́</u>ев — протодиакон Русск ой Православной Церкви; профессорМосковск ой духовной академии; <u>старший научный</u> <u>сотрудник</u>Андрей Вячеславович Кура́ев — протодиакон Русск

Известный своей активной миссионерской работой протоиерей Андрей Кураев констатирует: Церковь не участвует в назначении чиновников и контроле за ними, не цензурирует законы, не занимается составлением и распределением бюджета, не формирует внешнюю и внутреннюю политику государства. Церковь находится «вне политики по своей сути, и она соприкасается с политикой на своей периферии».

То есть христианин не должен участвовать в политике, но он может участвовать в политике. Наиболее приемлемая форма политического присутствия Церкви в светском обществе, по выражению А. Кураева, «тактичное социальное партнерство».

/Кураев А. Церковь в мире людей. М., 2009. С. 89-90, 98.

Архиерейский собор Русской православной церкви 1994 г. постановил полагать допустимым членство в политических организациях «мирян и создание ими самими таких организаций, которые, в случае наименования себя христианскими и православными, призываются к большему взаимодействию с церковным Священноначалием. Считать также возможным участие священнослужителей... в отдельных мероприятиях политических организаций, а также церковное сотрудничество с ними в делах, полезных для Церкви и общества, в случае, если таковое участие и сотрудничество не носит характера поддержки политических организаций, служит созиданию мира и согласия в народе и церковной среде».

## Отношение Церкви к модернизации

• базируется на основе фундаментальных общественных ценностей. Патриарх РПЦ Кирилл предлагает так модернизировать страну, чтобы одновременно сохранять и укреплять нравственность в личной, семейной и общественной жизни.

#### Отношение Церкви к модернизации

- «Гуманитарное, человеческое, нравственное измерения, - отмечает Патриарх, - очень важны. И в этом смысле Церковь готова участвовать в общественном дискурсе в отношении темы модернизации и приветствует постановку этого вопроса на самом высоком государственном уровне в России сегодня».
- /Интервью Святейшего Патриарха Кирилла для программы «Национальный интерес» (телеканал «Россия»). 26 ноября 2009 г.

Отношения между иерархами РПЦ и первыми лицами государства можно назвать корректными. Осуществляются регулярные встречи как на светских мероприятиях, так и во время церковных служб, на которые приходят президент, председатель правительства, министры, депутаты. Таким образом, церковная и светская элиты сближаются.

Среди наиболее политически активных структур в рамках РПЦ следует выделить Отдел внешних церковных связей (ОВЦС), возглавляемый архиепископом Илларионом. ОВЦС уделяет особое внимание работе с государственными учреждениями и институтами гражданского общества зарубежных стран.

РПЦ участвует в политическом дискурсе также через различные организации, форумы, где она играет решающую роль, среди которых выделяются Всемирный русский народный собор (ВРНС) и Рождественские чтения.

Всемирный русский народный собор – международная общественная организация, функционирующая под эгидой РПЦ, существующая с 1993 г. и призванная способствовать формированию гражданского общества России.

В его заседаниях традиционно принимают участие представители всех ветвей власти, лидеры общественных объединений, высшее духовенство традиционных религий России, преподаватели и студенты крупнейших учебных заведений страны, деятели науки и культуры, делегаты русских общин из ближнего и дальнего зарубежья, многочисленные представители молодёжи.

### С момента создания ВРНС его главой является Патриарх Московский и всея Руси.

Цель этой международной общественной организации – привлечение общественного мнения к наиболее острым вопросам современности.

ВРНС стал общественной площадкой и местом встречи людей, которые, независимо от политических взглядов, объединены единой целью - заботой о настоящем и будущем России.

За период с 1993 по 2014 гг. состоялось 18 соборов. 1993 (26–28.05) – «Российская соборная мысль».

1995 (1-3.02) - «Через духовное обновление к национальному возрождению».

1995 (4-6.12) -«Россия и русские на пороге XXI столетия». 1997 (5-7.05) - «Здоровье нации».

1999 (6-7.12) - «Россия накануне 2000-летия христианства. Вера. Народ. Власть».

2001 (13-14.12) - «Россия: вера и цивилизация. Диалог эпох». 2002 (16-17.12) - «Вера и труд: духовно-культурные традиции и экономическое будущее России». 2004 (3-5.02) - «Россия и православный мир». 2005 (9-10.03) - «Единство народов, сплоченность людей -

народов, сплоченность людеи – залог Победы над фашизмом и терроризмом».

2006 (4-6.04) - «Вера. Человек. Земля. Миссия России в XXI веке».

2007 (5-7.03) - «Богатство и бедность: исторические вызовы России».

2008 (20-22.02) - «Поколение наследников».

2009 (21-23.05) - «Экология души и молодежь: духовно-нравственные причины кризисов и пути их преодоления».

2010 (25-26.05) - «Национальное образование: формирование целостной личности и ответственного общества».

2011 (25-26.05) - «Базисные ценности – основа единства народов».

2012 (1-2. 10) - «Рубежи истории — рубежи России» «Россия как странацивилизация.

2013 (31.10) - Солидарное общество и будущее российского народа».

2014 (10-11. 11) -«Единство истории, единство народа, единство России».

Можно выделить решения V Собора, состоявшегося перед выборами в Государственную думу в декабре 1999 г., где выражалась озабоченность «предельным обострением политической борьбы», «безнравственными, греховными методами», используемыми в этой борьбе, которые могут окончательно подорвать доверие народа к власти и политикам. Собор призвал народ к гражданскому миру, заявив, что противостояние политиков может разрушить страну.

В Соборном слове говорится: «Власть сильна, когда уважается и поддерживается народом, который выбирает не программы, а людей, оценивая их поступки и нравственный облик». Собор призвал к национальному созиданию, что возможно лишь при условии единства народа и власти.

Другой публичной формой, используемой РПЦ для влияния на государственную политику, являются Рождественские чтения - крупнейший в Российской Федерации ежегодный церковно-общественный форум. На его заседаниях выражается позиция Церкви в области образования, обсуждаются важнейшие вопросы церковногосударственного сотрудничества, сохранения традиционных семейных ценностей, православного воспитания детей и юношества, развития взаимоотношений РПЦ со светским обществом.

В Рождественских чтениях принимают участие Патриарх и Священноначалие Русской православной церкви, представители органов исполнительной, законодательной и судебной властей, ученые и общественность.

Для публичной сферы в качестве эффективного коммуникационного средства особую значимость приобретает Интернет, с помощью которого РПЦ выражает свое отношение к происходящим событиям, комментирует те или иные явления политической жизни, обозначает официальную позицию руководства Церкви по актуальным вопросам современной действительности.

Через Интернет осуществляется взаимодействие различных структур Церкви с мирянами и со всем обществом.

# Православный Рунет появился в 1996 г.

Официальные сайты имеют все сколь-нибудь значимые структуры Русской православной церкви, большинство из которых регулярно, а часто ежедневно обновляются.

Находится в стадии активного развития православная блогосфера, в которой обсуждаются как религиозные, так и светские злободневные темы.

Так, широко известен форум миссионерского портала протодиакона Андрея Кураева, посещаемость которого составляет 15–17 тысяч посетителей в день.

Твердая убежденность в избранном пути, высокая теоретическая подготовка, креативное мышление интеллектуалов от Церкви эти качества все больше привлекают общество.

Недоверие к Церкви уступило место терпимости, а часть общества стала паствой РПЦ.

Таким образом, Русская православная церковь, используя все возможности, предоставляемые законодательством Российской Федерации, активно и эффективно участвует в общественной и государственной жизни страны, твердо отстаивая свою позицию и настойчиво продвигая свои интересы.

Являясь религией большинства, она пронизывает в значительной степени государственную жизнь и государственные структуры.

В то же время Церковь сохраняет лояльность государству, акцентируя

внимание на воспитании нравственности и формировании в обществе моральных ценностей, присущих православию.

Опираясь в ряде вопросов на государство, РПЦ следует принципу, не позволяющему государственным структурам проникать в церковные дела, одновременно оставаясь важнейшим субъектом публичной сферы.

По данным экспертов (во время последней переписи вопрос о религиозной принадлежности не задавался), в России насчитывается около 8 млн. мусульман.

По утверждениям Духовного управления мусульман европейской части РФ, мусульман в России проживает около 20 миллионов.

Согласно данным ВЦИОМ по итогам всероссийского опроса (январь 2010 года), доля называющих себя последователями ислама (как мировоззрения или религии) за 2009 год в России снизилась с 7 % до 5 % опрошенных.

Среди них большую часть составляют так называемые «этнические» мусульмане, не исполняющие требований мусульманского вероучения, и относящих себя к исламу в связи с традицией или местом проживания (особенно много таких в Татарстане и Башкортостане).

на Северном Кавказе, в МосквеВ большинстве своём мусульмане живут в Волго-Уральском регионе, а также на Северном Кавказе, в Москве, в Санкт-ПетербургеВ большинстве своём мусульмане живут в Волго-Уральском регионе, а также на Северном Кавказе, в Москве, в Санкт-Петербурге и Западной Сибири.

**Талгат Таджуддин** Талгат Таджуддин верховный муфтий (муфтий шейх-ульислам) Центрального духовного управления мусульман России и Европейских стран СНГ (ЦДУМ) (Уфа). Равиль Гайнутдин Равиль Гайнутдин председатель Совета муфтиев России Равиль Гайнутдин — председатель Совета муфтиев России, глава Духовного управления мусульман европейской части России (Москва).

Нафигулла Аширов — глава Духовного управления мусульман азиатской части России, сопредседатель Совета муфтиев России.

### Религиозные организации и руководители.

Мухаммад-хаджи Рахимов Мухаммадхаджи Рахимов председатель <u>Российской ассоциации</u> исламского согласия (Всероссийского Муфтията), муфтий России (Москва).

Магомед Албогачиев — и. о. председателя Координационного центра мусульман Северной Осетии.

Мусульманские ученые определили три вида социумов, в которых могут жить мусульмане и эта концепция имеет определенное распространение и применение в мусульманском мире.

Во-первых, дар ал-ислам (территория ислама) традиционное мусульманское обозначение территорий, где действует мусульманский религиозный закон и где политически господствуют мусульмане.

Эта часть мира противопоставляется дар ал-харб (территория войны) - территориям, где ислам не господствует, где мусульмане подвергаются гонениям со стороны неверующих (иноверующих) правителей.

Со временем мусульманское богословие выделило третий вид территорий, где живут мусульмане - дар ас-сулх (территория мирного договора), на которой мусульмане находятся под защитой политической власти и пользуются религиозной свободой, живут по своему религиозному закону и имеют определенные политические права, определяемые специальными договорами.

Эта концепция может служить, в определенной мере, инструментом для отечественных мусульманских организаций, поскольку позволяет определить Российскую Федерацию как дар ас-сулх -«территорию мирного договора».

Россия не завоевана мусульманами, не платит дани мусульманам, поэтому не может быть рассмотрена ни как дарал-ислам, ни как дар ал-харб.

В документе «Основные положения социальной программы российских мусульман». М., 2001, подготовленном и изданном Советом муфтиев России, записано, что основной формой отношений мусульман и их организаций с российским государством является договор как «оптимальный способ достижения мира между людьми и между народами, устойчивости общественного и государственного развития».

Применительно к ситуации в России существует определенное противоречие между принципом светскости российского государства, и мнением мусульманских теологов о том, что все сферы общественной жизни, в том числе и политика, должны соответствовать исламскому вероучению.

В исламе нет разделения на светское и духовное, а это означает, что ни один религиозный лидер не может делегировать или передавать политическую власть какому-либо лицу, организации и т.д.

Если в христианстве священник имеет определенную степень священной благодати, имеет возможность «связываться с Богом», то в исламе имам, муфтий - всего лишь человек, хорошо знающий догматику и обряды ислама.

В светском государстве перед мусульманами встает дилемма - чьи законы для них **ЯВЛЯЮТСЯ** приоритетными: светского государства или нормы шариата.

Если мусульмане встают на путь отрицания, игнорирования светских законов, то они автоматически втягиваются в политическую борьбу, нередко смыкаясь с политическими экстремистами.

Если же мусульмане подчиняются законам светского государства (а это происходит значительно чаще), то отпадает необходимость участия в политической борьбе за переустройство общества на исламских началах и начинаются мирные поиски интеграции в общественно - политическую жизнь поликонфессионального государства.

Первая точка зрения заключается в отрицании такой возможности в принципе, так как этому препятствуют светский характер российского общества и правовая система Российской Федерации.

Вторая точка зрения выражается в позиции мусульманских организаций России и их лидеров, призывающих активно участвовать в политической жизни российского общества.

В рамках третьей точки зрения артикулируется мысль о необходимости постепенного изменения в российском обществе и государстве взглядов на место и роль ислама в общественной и политической жизни, более активном использовании позитивного потенциала ислама в социальной, духовной и образовательной сферах.

Представители четвертой точки зрения предпочитают не высказываться публично насчет возможности и перспектив участия российских мусульманских организаций в политической жизни, не спешат с формулированием у российской уммы собственных политических интересов.

Большинство отечественных исламоведов и часть мусульманских религиозных деятелей придерживаются осторожной позиции в вопросах государственноконфессиональных отношений, поскольку эти отношения зачастую носят политический характер.

Особенности участия российских мусульманских организаций в политической жизни российского общества, которые характеризуются следующими обстоятельствами:

- мусульманские организации действуют в условиях практического отсутствия сформировавшейся мусульманской элиты;
- мусульманская умма России разобщена в этническом, организационном и идеологическом плане;

До сих пор не сформировалась полноценная и устойчивая система отношений российского государства с отечественными мусульманскими организациями;

- в настоящее время у мусульманских религиозных организаций отсутствует экономическая база для эффективного функционирования.

Все это, естественно, не способствует полноценному участию мусульманских организаций в общественно-политической жизни современной России.

# ВАХХАБИЗМ - РАДИКАЛЬНОЕ ТЕЧЕНИЕ ИСЛАМА

#### Ваххабизм как идеология

- Основатель данного течения в исламе *Мухаммад ибн Абд аль-Ваххаб ат-Тамими (1793-1792)*.
  - Сторонники данного течения называют себя *салафитами*.
- Ваххабизм это идеология, которая в некоторых странах (Саудовская Аравия, Объединенные арабские эмираты, Судан) является государственной доктриной.

#### Принципы ваххабизма.

- Аллах понимается как материальное существо, имеющее телесные органы.
- Отсутствует культ пророка Мухаммеда.
- Запрет на *«таввасул»* (просьбы к Аллаху через пророка, шейхов и праведных мусульман).
  - Запрет на паломничество к мусульманским святым.
    - Запрет на чтение корана покойникам.

#### Принципы ваххабизма.

- Отрицание «шафаата» (заступничества пророка и праведных мусульман в Судный день).
- Осуждение древних пережитков (заклинаний, амулетов, напр. нагрудных талисманов, четок).
- Особое понимание джихада как войны, которую обязан вести каждый мусульманин против всех «кяфиров»-т.е. тех, кто не согласен с ваххабитами.
- «Кяфиров» можно убивать и вне рамок необходимой самообороны, а их имущество присваивать.

## Из политической истории ваххабизма

• Проводником принципов ваххабизма при помощи меча стал зять ал-Ваххаба Ибн Сауд.

• 1803 год взятие ваххабитами Мекки и последующая религиозная реформа. Захват Меддины, разграбление могилы Мухаммеда.

## Возрождение ваххабизма в Дагестане

- 1 этап просветительская и благотворительная деятельность ваххабитских организаций Дагестана (конец 80-х -1991г.);
- 2 этап расширение и упрочение самих ваххабитских организаций, обучение их членов (1991-1997г.г.);
  - 3 этап призыв к джихаду (с 1998г. по настоящее время).

#### Ваххабизм в Дагестане

- Возрождение ваххабизма в Дагестане связано с деятельностью миссионеров из арабских стран, лидеров ваххабитских партий и паломников из Мекки.
- Зачинатели ваххабизма в Дагестане аварцы Аббас и Багаудин Кебедовы.
- Ваххабитской территорией считалась Кадарская зона Буйнакского района Дагестана (с. Карамхи, Чабанмахи, Чанкурбе, Кадар).

#### Ваххабизм в Дагестане

- Цель деятельности разжигание сепаратистских настроений в мусульманских регионах и создание государственных образований в составе так называемого Великого исламского халифата.
- Боевики в Чечне, в т.ч. ваххабитынаемники именуют себя моджахедами-воинами Аллаха.
  - Сентябрь 2000 г. принятие в Дагестане закона «О запрете ваххабитской и иной экстремистской деятельности на территории Дагестана».